URGENSI MAQASHID SYARIAH DALAM
PENGEMBANGAN EKONOMI

Satria Darma
Dosen Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal
Email: satriadarmamuhammad@gmail.com

ABSTRAK
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisa urgensi magashid syariah dalam pengembangan
ekonomi. Dalam penelitian ini menggunakan metode studi eksplorasi, bersifat deskriptif
analisis dalam menganalisa data sekunder yang berkaitan masalah-masalah tersebut.
Hasilnya menunjukkan bahwa maqashid terhadap Teori Perilaku Ekonomi, dapat dilihat
pada: Problem Ekonomi, Wants versus Needs, dan Mashlahah versus Utility.
Kata Kunci: Nagashid, Syariah, Ekonomi.

ABSTRACT
This study aims to analyze the urgency of Islamic magashid in economic development. This
research uses exploratory study method, descriptive analysis in analyzing secondary data
related to these problems. The results show that magashid on the Theory of Economic Behavior
can be seen in: Economic Problems, Wants versus Needs, and Mashlahah versus Utility.

Keywords: Magashid, Sharia, Economy.

A. PENDAHULUAN Sedangkan Syariah, merupakan bentuk

Maqashid Syariah merupakan tema subyek dari akar kata “syara’a” yang

terpenting dalam kajian ushul figh. Fathi al- artinya adalah “jalan menuju sumber air
Daraini dalam buku Al-Figh al-Islam al- sepbagai  sumber  kehidupan(‘Tzzuddn,

mugarin ma’a al-mazahib mengatakan 1996). Menurut - terminology,  Syariah

bahwa pengetahuan tentang Magashid adalah jalan yang ditetapkan Tuhan yang

Syariah merupakan pengetahuan yang membuat manusia harus mengarahkan

kehidupannya untuk mewujudkan

utama dan memiliki proyeksi masa depan

dalam rangka pengembangan teori ushul kehendak Tuhan agar hidupnya bahagia di

figh dunia dan akhirat. Sedangkan menurut

Magashid merupakan bentuk jamak Manna al-Qathan yang dimaksud dengan

dari magshad, artinya jalan yang lurus atau
juga keadilan (‘Asyur, 2001a). Adapun
Syariah, secara bahasa diartikan sebagai

jalan atau sumber air

Syariah adalah segala ketentuan Allah yang
disyariatkan bagi hamba-hambanya baik
yang menyangkut akidah, ibadah, akhlak,

maupun muamalah.

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021


mailto:satriadarmamuhammad@gmail.com

Sedangkan  Magashid

sebagai sebuah ilmu mempunyai definisi

Syariah

yang bermacam-macam. Bahkan Imam al-
Syathibi yang dianggap sebagai bapak
Magashid, tidak memberikan batasan
definisi yang jelas. Namun dari beberapa
pokok pikirannya, pengertian Magashid
Syariah dapat disimpulkan sebagai ilmu
yang ditujukan untuk  mewujudkan
kemaslahatan dunia dan akhirat bagi
manusia berdasarkan pada aturan-aturan
tertentu sehingga dengannya seseorang
akan menjadi hamba Allah baik secara
sadar (ikhtiyaran) maupun terpaksa
(idhtiréran)(‘Izzuddin, 1996).

Magashid Syariah tidak saja
menjadi faktor yang paling menentukan
dalam melahirkan produk-produk ekonomi
Islam untuk mewujudkan kemaslahatan
manusia, tetapi juga lebih dari itu,
Magashid Syariah dapat memberikan
dimensi filosofis dan rasional terhadap
produk-produk hukum ekonomi Islam yang
dilahirkan dalam aktivitas ijtihad ekonomi
Syariah kontemporer.

Dari paparan di atas, maka dalam
artikel ini akan diuraikan kajian tentang
urgensi  magashid  syariah  dalam

pengembangan ekonomi syariah.
B. LANDASAN TEORITIS

Magashid berasal dari bahasa arab
1alie (Magashid) yang merupakan bentuk
jamak dari kata =i« (magshad), yang

bermakna maksud, sasaran, prinsip, niat,
tujuan, tujuan akhir(Fauzia & Riyadi, 2015)
Magashid hukum Islam adalah sasaran-
sasaran atau maksud-maksud dibalik
hukum itu(‘Asyur, 2001a).

Bagi sejumlah teoretikus hukum
Islam, Magashid adalah pernyataan
alternatif untuk zl=< (mashalih) atau
kemaslahatan-kemaslahatan. Misalnya,
‘Abdul Malik al-Juwaini (w.478 H/1185
M), salah seorang kontributor paling awal
terhadap teori Magashid menggunakan
istilah al-Maghasid dan al-Mashalih al-
‘Ammah (kemaslahatan-kemaslahatan
umum) secara bergantian (Auda, n.d.).

Ibnu  ‘Asyur sendiri  hanya
mendefinisikan Magashid al-tasyri‘ al-
‘ammah, yaitu makna dan hikmah yang
dimiliki sydri * (pembuat syariat), diketahui
melalui pengamatan terhadap seluruh atau
sebagian besar keadaan pensyariatan
dimana pengamatan tersebut tidak hanya
terbatas pada satu jenis hukum syariat saja.
Beliau juga menambahkan karena definisi
ini relatif umum, maka ia mencakup juga
sifat dan tujuan umum syariat, pengertian-
pengertian yang tidak bisa dilepaskan dari
proses pensyariatan, serta makna akan
hikmah-hikmah yang tidak tampak pada
satu jenis hukum, akan tetapi tampak jelas
pada jenis hukum lainnya (‘Asyur, 2001b).
Yang perlu dicatat, bahwa definisi ini

dimaksudkan hanya pada satu jenis

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



Magashid saja, yaitu al-Maqashid al-

‘ammah  sehingga  tidak  mencakup
pengertian
(‘Izzuddin, 1996).

Jadi, dari defenisi di atas, dapat

Magashid secara umum

disimpulkan bahwa yang dimaksud dengan
Magashid Syariah adalah tujuan segala
ketentuan Allah yang disyariatkan kepada
umat manusia (Umar, 2007) tujuan-tujuan
ajaran Islam, atau dapat juga dipahami
sebagai ’tujuan-tujuan pembuat syari’at
(Allah) dalam menggariskan ajaran syari’at
Islam.’

Sayf al-Din Abu al-Hasan Ali bin
Abi bin Muhammad al-Amidi mengatakan
Magashid Syariah adalah tujuan Syariah
yang mendatangkan kemaslahatan atau
menolak kemafsadatan atau kombinasi
keduanya. Yusuf al-Qaradhawi
mengatakan Magashid Syariah adalah
tujuan-tujuan yang dikehendaki oleh nash
dari segala perintah, larangan, kebolehan
dan yang ingin direalisasikan oleh hokum-
hukum juz’iyah dalam kehidupan orang-
orang mukallaf, baik secara personal,
keluarga, kelompok dan umat secara
keseluruhan. Sedangkan menurut Al-‘iz bin
‘Abd al-Salam, Magashid Syariah adalah
mendatangkan manfaat dan menolak
mafsadat. Thahir Ibn ‘Asyur berpendapat
bahwa Magashid Syariah adalah disiplin
keilmuan yang mandiri. Semua hokum
Syariah tentu mengandung maksud dari
syari’, yaitu hikmah, kemaslahatan dan

manfaaat dan bahwa tujuan umum Syariah
adalah menjaga keteraturan umat dan
kelanggengan kemaslahatan hidup mereka.

Terlepas dari perbedaan kata yang
digunakan dalam mendefinisikan
Magashid Syariah, para ulama ushul
sepakat bahwa Magashid Syariah adalah
tujuan-tujuan akhir yang harus terealisasi
dengan diaplikasikannya syari’ah.
Magashid Syariah ini bias jadi berupa
Magashid Syariah al-‘ammah yakni yang
meliputi semua aspek Syariah, atau
Magashid Syariah al-khashshah yang
dikhusukan pada satu bab dari bab-bab
syari’ah yang ada, seperti Maqashid
Syariah pada bidang ekonomi, hokum
keluarga dan lain-lain, atau juga berupa
Maqashid Syariahal-juz iyah yang meliputi
setiap hokum syara’ seperti kewajiban
sholat,diharamkan  zina  dan lain
sebagainya.  Sebagai  tujuan  akhir
Syariah,Magashid Syariah  seharusnya
menduduki posisi penting sebagai ukuran
atau indikator benar tidaknya suatu
ketentuan hukum.Dengan kata lain
menentukan hukum yang benar haruslah
melalui pemahaman Magashid Syariah
yang baik.

Dalam pandangan Syathibi, Allah
menurunkan  syariat (aturan  hukum)
bertujuan untuk menciptakan kemaslahatan
dan menghindari kemadaratan (jalbul
mashalih wa dar ’ul mafasid), baik di dunia

maupun di akhirat. Aturan-aturan dalam

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



syari’ah tidaklah dibuat untuk syari’ah itu
sendiri, melainkan dibuat untuk tujuan
kemaslahatan (Ad-Daraini, 1975) Sejalan
dengan hal tersebut, Muhammad Abu
Zahrah juga menyatakan bahwa tujuan
hakiki Islam adalah kemaslahatan. Tidak
ada satu aturan pun dalam syari’ah baik
dalam al-Qur’an dan Sunnah melainkan di
dalamnya terdapat kemaslahatan (Zahrah,
1958) Dengan demikian dapat dipahami
bahwa serangkaian aturan yang telah
digariskan oleh Allah dalam syari’ah adalah
untuk membawa manusia dalam kondisi
yang baik dan menghindarkannya dari
segala hal yang membuatnya dalam kondisi
yang buruk, tidak saja di kehidupan dunia

namun juga di akhirat.

Abu Hamid al-Ghazaly (w. 505
H/1111 M) mengelaborasi Klasifikasi
Magashid, yang ia masukan dalam kategori
kemaslahatan mursal (al-Mashalih al-
Mursalah), yaitu kemaslahatan yang tidak
disebut secara langsung dalam nas (teks
suci) Islam (Auda, n.d.). Fakhr al-Din al-
Razi (w. 606 H/1209 M) dan Al-Amidi (w.
631 H/1234 M) mengikuti terminologi al-
Ghazaly.

Najm al-Din al-Tufi (w. 716 H/1216
M) mendefinisikan kemaslahatan sebagali
apa yang memenuhi tujuan sang Pembuat
Syariah (al-Syari’), yaitu Allah Swt.
Kemudian al-Qarafi (w. 1285 H/1868 M)
mengaitkan kemaslahatan dan Magashid

dengan kaidah ushul figh yang menyatakan:
“Suatu maksud tidak sah kecuali jika
mengantarkan pada pemenuhan
kemaslahatan atau
kemudaratan”(Al-Qarafi, 1994) Ini

beberapa contoh yang menunjukan

menghindari

kedekatan hubungan antara kemaslahatan
dan Magashid dalam konsepsi ushul figh
(khususnya antara abad ke-5 dan 8 H, yaitu
periode ketika teori Magashid

berkembang).
C. METODOLOGI PENELITIAN

Metode yang digunakan dalam
penelitian ini  menggunakan  metode
penelitian kepustakaan (library research),
yaitu penelitian dengan cara
mengumpulkan data-data dan karya tulis
ilmiah yang berkaitan dengan obyek
pembahasan  penelitian  dan  atau
pengumpulan data  dengan sifat
kepustakaan, atau melakukan kajian
mendasar yang dilaksanakan untuk
memecahkan permasalahan yang pada
dasarnya tertumpu pada kajian kritis dan
secara mendalam terhadap bahan-bahan
pustaka serta referensi karya ilmiah lainnya
yang relevan. Kajian merujuk kepada buku-
buku dan Kkarya-karya ilmiah yang
berkaitan dengan pencatatan transaksi,
dalil-dalil

akuntansi  syariah,  serta

penunjang lainnya.

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



D. HASIL PENELITIAN DAN
PEMBAHASAN
1. Sejarah Perkembangan Magashid
Syariah

Sejarah ide tentang Magashid al-
Syariah atau tujuan-tujuan atau maksud
yang mendasari perintah al-Qur’an dan
Sunnah dapat dilacak hingga masa sahabat
Nabi Muhammad Saw. Sebagaimana
diriwayatkan dalam sejumlah peristiwa.
Salah satu contoh paling populer adalah
hadits yang bersilsilah banyak (mutawatir)
tentang salat asar di Bani Quraizhah,! di
mana  Rasulullah Saw  mengutus
sekelompok sahabat ke Bani Quraizhah dan
memerintahkan mereka untuk
melaksanakan salat asar di sana(Al-
Bukhari, 1986). Namun yang terjadi batas
waktu salat asar hampir habis dan para
sahabat tiba di Bani Quraizhah. Lalu para
sahabat terbagi menjadi pendukung dua
pendapat yang berbeda: pendapat pertama
bersikukuh salat Asar di Bani Quraizhah
dengan konsekuensi apapun yang terjadi,
sedangkan pendapat kedua bersikukuh salat
Asar diperjalanan (sebelum waktu salat
Asar habis).

Rasionalisasi di balik pendapat
yang pertama adalah bahwa perintah
Rasulullah Saw itu secara tekstual meminta

setiap orang untuk melaksanakan salat Asar

! Sekitar tahun ke-7 H. Lokasinya beberapa
mil dari Madinah.

di Bani Quraizhah, sedangkan rasionalisasi
pendapat kedua adalah ‘maksud/tujuan’
perintah Rasulullah Saw adalah meminta
para sahabat bergegas menuju Bani
Quraizhah dan  bukan

menunda salat Asar hingga habis waktu

‘bermaksud’

salat. Menurut perawi, ketika para sahabat
melaporkan  cerita  tersebut  kepada

Rasulullah,  Rasulullah  meneguhkan
kebenaran kedua opini para sahabat. Takrir
Rasulullah sebagaimana para fakih dan
ulama, menunjukan  kebolehan dan
kebenaran kedua sedut pandang di atas.

Satu-satunya ulama yang tidak
setuju dengan para sahabat yang
mengerjakan salat di perjalanan adalah lbn
Hazm al-Zhahiri (seorang fakih terkemuka
madzhab leteralis atau zahiri), yang
menulis bahwa kelompok Sahabat tersebut
seharusnya mengerjakan salat Asar setelah
sampai di Bani Quraizhah, sebagaimana
disabdakan oleh Rasulullah bahkan setelah
tengah malam sekalipun (Hazm & Al-
Mubhalla, n.d.).

Contoh di atas memeberikan
ilustrasi ungkapan sejara awal konsep-
konsep Magashid al-Syariah dalam aplikasi
hukum Islam dan implikasi yang muncul
kedudukan

fundamental pada Magashid sudah ada

akibat memberikan

sejak zaman Rasulullah dan para Sahabat.

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



2. Penerapan Magashid Syariah

dalam Ekonomi Syariah

Berikut ini akan ditampilkan contoh
aplikasi Magashid asy-Syariah dalam
wilayah ekonomi. Misalnya persoalan
investasi dan bagi hasil. Dalam kajian
ekonomi Islam ada dua model bagi hasil
yang berkembang, yaitu al- musyarakah
dan al-mudharabah. Kedua model ini sama-
sama diperbolehkan (mubah). Yang
disebutkan pertama adalah kerjasama antar
dua pihak atau lebih untuk suatu usaha
tertentu dimana masing-masing pihak
memberikan  kontribusi dana dengan
keuntungan dan resiko  ditanggung
bersama. Sedangkan yang disebutkan
terakhir adalah akad kerjasama usaha
antara dua pihak dimana pihak pertama
(shahibul maal) menyediakan seluruh
modal, sedangkan pihak lain menjadi
pengelolah.

Al-mudharabah atau investasi satu
orang menarik untuk dicermati. Dalam
dataran teoritis, mudharabah ini hasil
usahanya akan dibagikan berdasarkan
nisbah yang disepakati (Rusyd, 2002).
Sedangkan kerugian usaha yang tidak
disebabkan kelalaian pihak pengelolah
dana akan ditanggung sepenuhnya oleh
penyedia dana (investor). Mudharabah
merupakan salah satu produk yang

ditawarkan dalam perbankan syari“ah.

Dalam kasus-kasus tertentu yang
merupakan sektor ekonomi rakyat seperti
pertanian yang mungkin keuntungannya
hanya 6% setahun, khususnya konteks
Indonesia, bagi hasil ini akan membantu di
sektor pertanian yang memang memerlukan
subsidi pemerintah. Namun, dalam kasus
investasi khusus dimana pemilik modal
dapat menetapkan syarat tertentu yang
harus dipenuhi bank, misalnya modal
disyaratkan untuk diinvestasikan pada
usaha real estate yang memiliki keuntungan
36% setahun seperti yang terjadi di Timur
Tengah, maka bagi hasil akan menjadi
eksploitasi pemilik modal dalam bisnis ini
(Muhajir, n.d.). Misalkan orang kaya di
negara- negara dengan ekonomi kuat di
dunia akan bersedia masuk ke Indonesia
untuk investasi real estate. Dengan
demikian, berarti pemerintah Indonesia
membiarkan modal nasional tersisihkan
dari sektor yang sangat menguntungkan.
Dalam konteks seperti ini, para ekonom
Islam harus melakukan riset sejauh mana
telah  terjadi  kesewenang-wenangan.
Pertimbangan prinsip keadilan dalam
berusaha yang merupakan prinsip dasarnya,
pada usaha ini tidak dilanggar. Begitu juga
pada asas usaha yang bebas bunga juga
tidak dilangggar. Namun, jika bagi hasil
yang merupakan kesepakan investor
dengan pemerintah yang 36% keuntungan
itu dibagi sama jelasnya tidak memberikan
kemaslahatan bagi umat, karena kekayaan

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



yang hanya berputar pada pemilik modal
dalam jumlah yang sangat besar.

Pada dasarnya, menjalankan bisnis
apapun dengan model mudharabah
diperbolehkan namun apabila sebagian
besar investor hanya membidik bidang-
bidang ekonomi yang berkeuntungan besar
tentunya, dalam batas- batas tertentu, tidak
membawa kemaslahatan bagi
perkembangan usaha kecil. Karena dalam
etika ekonomi Islam kekayaan tidak boleh
beredar di kalangan orang kaya saja.
Kemudian ekonomi Islam menjunjung
nilai-nilai  yang memungkinkan kaum
mukmin bukan saja menikmati hal-hal
duniawi, tetapi juga menghasilkan
kemakmuran masyarakat dan kemajuan
perekonomian. Dengan kata lain, ekonomi
dijadikan alat bukan tujuan. Dengan
demikian, sekalipun model mudharabah
diperbolehkan dalam ekonomi Islam,
namun harus ada riset-riset lebih jauh lagi
dalam tataran penerapan. Apakah ada
penyimpangan,  ketidaksesuaian  atau
kesewenang- wenangan. Sehingga secara
konseptual bukan akad yang
dipermasalahkan tetapi  kemungkinan
adanya  penyimpangan, kesewenang-
wenangan dan ketidakadilan yang menjadi
pertimbangan.

Contoh lain penerapan Magashid
syariah dalam kegiatan ekonomi adalah
dengan memaknai ulang kemaslahatan

manusia sebagai kebutuhan manusia. Ada

lima kebutuhan manusia, yaitu kebutuhan
agama, kebutuhan jiwa, kebutuhan menjaga
keturunan, kebutuhan akal, dan kebutuhan
menjaga harta. Misalnya kebutuhan dalam
kontek ekonomi disebutkan bahwa ada
kebutuhan dharuriyah dalam
melaksanakan ibadah, yaitu perlengkapan
ibadah yang minimal, sedangkan tambahan
dengan segala macam aksesoris ibadah
merupakan  kebutuhan hajjiyan  dan
tahsiniyah. Peran produsen Islam adalah
membidik peluang-peluang ini  untuk
dijadikan sebagai lahan bisnis yang baik.
Kebutuhan menjaga jiwa diwujudkan
dalam bentuk pemenuhan kebutuhan
pangan, sandang, dan papan. Kebutuhan
paling minimal untuk tiga jenis kebutuhan
tersebut merupakan kebutuhan dharuri.
Sedangkan tambahan kebutuhan yang
menjamin  hidup lebih baik adalah
kebutuhan  hajiyyah  dan  kebutuhan
tahsiniyyah, yang menjamin kehidupan
lebih mudah.

Contoh lainnya adalah pelarangan
usaha spekulasi valas karena mashlahah
amah. Usaha spekulatif adalah bentuk
usaha yang pada hakikatnya merupakan
gejala untuk membeli sesuatu barang
(komoditi) dengan harga yang murah pada
suatu waktu dan menjual barang yang sama
dengan harga yang mahal pada waktu yang
lain. Seseorang yang melakukan kegiatan
spekulatif dalam perdagangan biasanya

berharap kepada terjadinya fluktuasi harga

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



yang tinggi di pasar. Apabila harga masa
depan (future price) diharapkan lebih tinggi
daripada harga sekarang, maka para
pembeli spekulatif membeli suatu komoditi
dengan maksud menjualnya dengan harga
yang lebih tinggi di kemudian hari.
Demikian juga sebaliknya apabila harga
masa depan (future price) diharapkan lebih
rendah dari harga sekarang, para spekulan
akan  menjualnya  sekarang  untuk
menghidarkan penjualan pada harga yang
lebih rendah nantinya.

Islam melarang praktek spekulasi
ini, seperti yang telah dijelaskan dalam Al-
Hadist bahwa Nabi SAW berkata: “Barang
siapa menumpuk persediaan gandum di
masa  kekurangan  (dengan  maksud
memperoleh keuntungan kelak), ia berdosa
besar.

Perdagangan valuta asing dapat
dianalogikan dan dikategorikan dengan
pertukaran antara emas dan perak atau
dikenal dalam terminologi figih dengan
istilah (sharf) yang disepakati para ulama
tentang keabsahannya. Perdagangan valas
menimbulkan  dampak negatif  bagi
perekonomian suatu negara, anta lain
menimbulkan ketidak stabilan nilai tukar
mata uang. Sehingga menggusarkan para
pengusaha dan masyarakat umum, malah
kegiatan jual beli valas cendrung
mendorong jatuhnya nilai mata uang,

karena para spekulah sengaja melakukan

rekayasa pasar agar nilai mata uang suatu
negara berfluktuasi secara tajam.
Termasuk juga larangan dumping (siyasah
ighraq) dalam penjualan suatu produk.
Menurut kamus lengkap perdagangan
Internasional, dumping adalah penjualan
suatu komoditi di suatu pasar luar negeri
pada tingkat harga yang lebih rendah dari
yang nilai yang wajar, biasanya di anggap
sebagai tingkat harga yang lebih rendah
daripada tingkat harga pasar domestiknya
atau di Negara ketiga.

Menurut kamus besar bahasa
Indonesia, dumping adalah  sistem
penjualan barang di pasaran luar negeri
denga jumlah banyak dengan harga yang
murah sekali dengan tujuan agar harga
pembelian di dalam negeri tidak diturunkan
sehingga akhirnya dapat menguasai pasaran
luar negeri dan dapat menguasai harga
kembali.

Praktik dumping merupakan praktik
yang tidak fair, karna bagi Negara
pengimpor  praktek  dumping akan
menimbulkan kerugian bagi dunia usaha
atau industry barang sejenis dalam negeri,
dengan terjadinya banjir barang-barang dari
pengekspor yang harganya jauh lebih
murah daripada barang dalam negeri akan
mengakibatkan barang sejenis kalah
bersaing, sehingga pada akhirnya akan
mematikan pasar barang serta bankrutnya

perusahaan dalam negeri.

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



Dumping  merupakan  praktek
dagang yang dapat merusak mekanisme
pasar. Ada berbagai macam akibat yang
ditimbulkan dari praktek dumping ini,
antara lain adalah produk barang sejenis
dalam negeri kalah bersaing karena harga
produk impor tersebut jauh lebih murah
dibandingkan dengan harga produk barang
sejenis yang ada di Negara domestic,
pemutusan hubungan kerja (PHK) secara
besar-besaran karena perusahaan dalam
negeri harus menghemat biaya
opersionalnya agar dapat bersaing dengan
barang-barang impor yang harganya murah
tersebut, dan yang lebih parah lagi adalah
tutupnya perusahaan dalam negeri akibat
produksinya terus menurun dan barang-
barangnya tidak laku di pasaran. Itulah
yang menjadikan alasan agama islam
melarang praktek dumping dalam kegiatan
ekonomi, karna mengakibtkan timbulnya
mudharat dan hilangnya maslahat di

masyarakat luas.
E. KESIMPULAN

Magashid syariah adalah tujuan
segala ketentuan Allah yang disyariatkan
kepada umat manusia, tujuan-tujuan ajaran
Islam, atau dapat juga dipahami sebagai
’tujuan-tujuan pembuat syari’at (Allah)
dalam menggariskan ajaran syari’at Islam.’

Sejarah ide tentang Magashid al-
Syariah atau tujuan-tujuan atau maksud

yang mendasari perintah al-Qur’an dan

Sunnah dapat dilacak hingga masa sahabat
Nabi Muhammad Saw.

Imam al-Syathibi adalah Bapak
Magashid Syariah pertama sekaligus
peletak dasarnya. Namun itu tidak berarti
bahwa sebelum beliau, ilmu Maqashid
tidak ada. Imam al-Syathibi lebih tepat
disebut orang pertama yang menyusunnya
secara sistematis.

Kajian Maqashid bisa dijadikan
sebagai petunjuk penting untuk
merumuskan kaidah-kaidah qath‘iy guna
menuntaskan perselisihan pendapat yang
muncul dari perbedaan waktu dan tempat,
sehingga segala bentuk fanatisme madzhab
bisa diminimalisir serta disikapi secara
obyektif.

Implikasi Magashid terhadap Teori
Perilaku Ekonomi, dapat dilihat pada:
Problem Ekonomi, Wants versus Needs,

dan Mashlahah versus Utility.
F. DAFTAR PUSTAKA

‘Asyur, T. I. (2001a). Magashid al-Syariah

al-Islamiyah. Daral-Nafais.

‘Asyur, T. I. (2001b). Magashid al-Syariah
al-Islamiyah. Daral-Nafais.

‘Izzuddin, B. Z. (1996). al-Magashid al-
"Ammah li al-Syari‘ah al-1slamiyyah
(1st ed.). Dar al-Shafwah.

Ad-Daraini, F. (1975). al-Manahij al-
Ushuliyyah fi Ijtihad bi al-Ra yi fi al-
Tasyri. Dar al-Kitab al-Hadis.

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



Al-Bukhari, M. (1986). al-Shahih (3rd ed.).
Dar Ibn Katsir.

Al-Qarafi, S. al-D. (1994). al-Dzakirah (5th
ed.). Dar al-‘Arab.

Auda, J. (n.d.). Membumikan Hukum Islam

melalui Maqgasid Syariah.

Fauzia, 1. Y., & Riyadi, A. K. (2015).
Prinsip Dasar Ekonomi Islam.

Prenada.

Hazm, A. I, & Al-Muhalla. (n.d.). Lajnah
Ihya al-Turats al- ‘Arabi (3rd ed.). Dar
al-Afaq.

Muhajir, N. (n.d.). Filsafat lImu Kualitatif

& Kuantitatif untuk Pengembangn

IImu dan Penelitian (111).

Rusyd, 1. (2002). Bidayatul Mujtahid:
Analisa Figih Para Mujtahid, alih
bahasa Imam Ghazali Said dan

Achmad Zaidun. Pustaka Amani.

Umar, H. (2007). Nalar Figh. Gaung
Persada.

Zahrah, M. A. (1958). Ushul al-Figh. Dar
al-Fikr al-*Arabi.

Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021



