
Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 44 

URGENSI MAQASHID SYARIAH DALAM 

PENGEMBANGAN EKONOMI 

 

Satria Darma 

Dosen Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal 

Email: satriadarmamuhammad@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisa urgensi maqashid syariah dalam pengembangan 

ekonomi. Dalam penelitian ini menggunakan metode studi eksplorasi, bersifat deskriptif 

analisis dalam menganalisa data sekunder yang berkaitan masalah-masalah tersebut. 

Hasilnya menunjukkan bahwa maqashid terhadap Teori Perilaku Ekonomi, dapat dilihat 

pada: Problem Ekonomi, Wants versus Needs, dan Mashlahah versus Utility. 

Kata Kunci: Naqashid, Syariah, Ekonomi.  

ABSTRACT 

This study aims to analyze the urgency of Islamic maqashid in economic development. This 

research uses exploratory study method, descriptive analysis in analyzing secondary data 

related to these problems. The results show that maqashid on the Theory of Economic Behavior 

can be seen in: Economic Problems, Wants versus Needs, and Mashlahah versus Utility. 

Keywords: Maqashid, Sharia, Economy. 

A. PENDAHULUAN 

Maqashid Syariah merupakan tema 

terpenting dalam kajian ushul fiqh. Fathi al-

Daraini dalam buku Al-Fiqh al-Islam al-

muqarin ma’a al-mazahib mengatakan 

bahwa pengetahuan tentang Maqashid 

Syariah merupakan pengetahuan yang 

utama dan memiliki proyeksi masa depan 

dalam rangka pengembangan teori ushul 

fiqh. 

Maqashid merupakan bentuk jamak 

dari maqshad, artinya jalan yang lurus atau 

juga keadilan (‘Asyur, 2001a). Adapun 

Syariah, secara bahasa diartikan sebagai 

jalan atau sumber air 

Sedangkan Syariah¸ merupakan bentuk 

subyek dari akar kata “syara’a”  yang 

artinya adalah ’jalan menuju sumber air 

sebagai sumber kehidupan(‘Izzuddîn, 

1996). Menurut terminology, Syariah 

adalah jalan yang ditetapkan Tuhan yang 

membuat manusia harus mengarahkan 

kehidupannya untuk mewujudkan 

kehendak Tuhan agar hidupnya bahagia di 

dunia dan akhirat. Sedangkan menurut 

Manna al-Qathan yang dimaksud dengan 

Syariah adalah segala ketentuan Allah yang 

disyariatkan bagi hamba-hambanya baik 

yang menyangkut akidah, ibadah, akhlak, 

maupun muamalah.  

mailto:satriadarmamuhammad@gmail.com


Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 45 

Sedangkan Maqashid Syariah 

sebagai sebuah ilmu mempunyai definisi 

yang bermacam-macam. Bahkan Imam al-

Syathibi yang dianggap sebagai bapak 

Maqashid, tidak memberikan batasan 

definisi yang jelas. Namun dari beberapa 

pokok pikirannya, pengertian Maqashid 

Syariah dapat disimpulkan sebagai ilmu 

yang ditujukan untuk mewujudkan 

kemaslahatan dunia dan akhirat bagi 

manusia berdasarkan pada aturan-aturan 

tertentu sehingga dengannya seseorang 

akan menjadi hamba Allah baik secara 

sadar (ikhtiyâran) maupun terpaksa 

(idhtirâran)(‘Izzuddîn, 1996).  

Maqashid Syariah tidak saja 

menjadi faktor yang paling menentukan 

dalam melahirkan produk-produk ekonomi 

Islam untuk mewujudkan kemaslahatan 

manusia, tetapi juga lebih dari itu, 

Maqashid Syariah dapat memberikan 

dimensi filosofis dan rasional terhadap 

produk-produk hukum ekonomi Islam yang 

dilahirkan dalam aktivitas ijtihad ekonomi 

Syariah kontemporer. 

Dari paparan di atas, maka dalam 

artikel ini akan diuraikan kajian tentang 

urgensi maqashid syariah dalam 

pengembangan ekonomi syariah. 

B. LANDASAN TEORITIS 

Maqashid berasal dari bahasa arab 

 yang merupakan bentuk (Maqashid) مقاصد

jamak dari kata مقصد (maqshad), yang 

bermakna maksud, sasaran, prinsip, niat, 

tujuan, tujuan akhir(Fauzia & Riyadi, 2015) 

Maqashid hukum Islam adalah sasaran-

sasaran atau maksud-maksud dibalik 

hukum itu(‘Asyur, 2001a).  

Bagi sejumlah teoretikus hukum 

Islam, Maqashid adalah pernyataan 

alternatif untuk مصالح (mashalih) atau 

kemaslahatan-kemaslahatan. Misalnya, 

‘Abdul Malik al-Juwaini (w.478 H/1185 

M), salah seorang kontributor paling awal 

terhadap teori Maqashid menggunakan 

istilah al-Maqhasid dan al-Mashalih al-

‘Ammah (kemaslahatan-kemaslahatan 

umum) secara bergantian (Auda, n.d.). 

Ibnu ‘Asyur sendiri hanya 

mendefinisikan Maqashid al-tasyri‘ al-

‘âmmah, yaitu makna dan hikmah yang 

dimiliki syâri‘ (pembuat syariat), diketahui 

melalui pengamatan terhadap seluruh atau 

sebagian besar keadaan pensyariatan 

dimana pengamatan tersebut tidak hanya 

terbatas pada satu jenis hukum syariat saja. 

Beliau juga menambahkan karena definisi 

ini relatif umum, maka ia mencakup juga 

sifat dan tujuan umum syariat, pengertian-

pengertian yang tidak bisa dilepaskan dari 

proses pensyariatan, serta makna akan 

hikmah-hikmah yang tidak tampak pada 

satu jenis hukum, akan tetapi tampak jelas 

pada jenis hukum lainnya (‘Asyur, 2001b). 

Yang perlu dicatat, bahwa definisi ini 

dimaksudkan hanya pada satu jenis 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 46 

Maqashid saja,  yaitu al-Maqashid al-

‘âmmah sehingga tidak mencakup 

pengertian Maqashid secara umum 

(‘Izzuddîn, 1996).  

Jadi, dari defenisi di atas, dapat 

disimpulkan bahwa yang dimaksud dengan 

Maqashid Syariah adalah tujuan segala 

ketentuan Allah yang disyariatkan kepada 

umat manusia (Umar, 2007) tujuan-tujuan 

ajaran Islam, atau dapat juga dipahami 

sebagai ’tujuan-tujuan pembuat syari’at 

(Allah) dalam menggariskan ajaran syari’at 

Islam.’ 

Sayf  al-Din Abu al-Hasan Ali bin 

Abi bin Muhammad al-Amidi mengatakan 

Maqashid Syariah adalah tujuan Syariah 

yang mendatangkan kemaslahatan atau 

menolak kemafsadatan atau kombinasi 

keduanya. Yusuf al-Qaradhawi 

mengatakan Maqashid Syariah adalah 

tujuan-tujuan yang dikehendaki oleh nash 

dari segala perintah, larangan, kebolehan 

dan yang ingin direalisasikan oleh hokum-

hukum juz’iyah dalam kehidupan orang-

orang mukallaf, baik secara personal, 

keluarga, kelompok dan umat secara 

keseluruhan. Sedangkan menurut Al-‘iz bin 

‘Abd al-Salam, Maqashid Syariah adalah 

mendatangkan manfaat dan menolak 

mafsadat.  Thahir Ibn ‘Asyur berpendapat 

bahwa Maqashid Syariah adalah disiplin 

keilmuan yang mandiri. Semua hokum 

Syariah tentu mengandung maksud dari 

syari’, yaitu hikmah, kemaslahatan dan 

manfaaat dan bahwa tujuan umum Syariah 

adalah menjaga keteraturan umat dan 

kelanggengan kemaslahatan hidup mereka. 

Terlepas  dari perbedaan kata yang 

digunakan dalam mendefinisikan 

Maqashid Syariah, para ulama ushul 

sepakat bahwa Maqashid Syariah adalah 

tujuan-tujuan akhir yang harus terealisasi 

dengan diaplikasikannya syari’ah. 

Maqashid Syariah ini bias jadi berupa 

Maqashid Syariah al-‘ammah yakni yang 

meliputi semua aspek Syariah, atau 

Maqashid Syariah al-khashshah yang 

dikhusukan pada satu bab dari bab-bab 

syari’ah yang ada, seperti Maqashid 

Syariah pada bidang ekonomi, hokum 

keluarga dan lain-lain, atau juga berupa 

Maqashid Syariahal-juz’iyah yang meliputi 

setiap hokum syara’ seperti kewajiban 

sholat,diharamkan zina dan lain 

sebagainya. Sebagai tujuan akhir 

Syariah,Maqashid Syariah seharusnya 

menduduki posisi penting sebagai ukuran 

atau indikator benar tidaknya suatu 

ketentuan hukum.Dengan kata lain 

menentukan hukum yang benar haruslah 

melalui pemahaman Maqashid Syariah 

yang baik. 

Dalam pandangan Syathibi, Allah 

menurunkan syariat (aturan hukum) 

bertujuan untuk menciptakan kemaslahatan 

dan menghindari kemadaratan (jalbul 

mashalih wa dar’ul mafasid), baik di dunia 

maupun di akhirat.  Aturan-aturan dalam 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 47 

syari’ah tidaklah dibuat untuk syari’ah itu 

sendiri, melainkan dibuat untuk tujuan 

kemaslahatan (Ad-Daraini, 1975) Sejalan 

dengan hal tersebut, Muhammad Abu 

Zahrah juga menyatakan bahwa tujuan 

hakiki Islam adalah kemaslahatan. Tidak 

ada satu aturan pun dalam syari’ah baik 

dalam al-Qur’an dan Sunnah melainkan di 

dalamnya terdapat kemaslahatan (Zahrah, 

1958) Dengan demikian dapat dipahami 

bahwa serangkaian aturan yang telah 

digariskan oleh Allah dalam syari’ah adalah 

untuk membawa manusia dalam kondisi 

yang baik dan menghindarkannya dari 

segala hal yang membuatnya dalam kondisi 

yang buruk, tidak saja di kehidupan dunia 

namun juga di akhirat. 

Abu Hamid al-Ghazaly (w. 505 

H/1111 M) mengelaborasi klasifikasi 

Maqashid, yang ia masukan dalam kategori 

kemaslahatan mursal (al-Mashalih al-

Mursalah), yaitu kemaslahatan yang tidak 

disebut secara langsung dalam nas (teks 

suci) Islam (Auda, n.d.). Fakhr al-Din al-

Razi (w. 606 H/1209 M) dan Al-Amidi (w. 

631 H/1234 M) mengikuti terminologi al-

Ghazaly. 

Najm al-Din al-Tufi (w. 716 H/1216 

M) mendefinisikan kemaslahatan sebagai 

apa yang memenuhi tujuan sang Pembuat 

Syariah (al-Syari’), yaitu Allah Swt. 

Kemudian al-Qarafi (w. 1285 H/1868 M) 

mengaitkan kemaslahatan dan Maqashid 

dengan kaidah ushul fiqh yang menyatakan: 

“Suatu maksud tidak sah kecuali jika 

mengantarkan pada pemenuhan 

kemaslahatan atau menghindari 

kemudaratan”(Al-Qarafi, 1994) Ini 

beberapa contoh yang menunjukan 

kedekatan hubungan antara kemaslahatan 

dan Maqashid dalam konsepsi ushul fiqh 

(khususnya antara abad ke-5 dan 8 H, yaitu 

periode ketika teori Maqashid 

berkembang). 

C. METODOLOGI PENELITIAN 

Metode yang digunakan dalam 

penelitian ini menggunakan metode 

penelitian kepustakaan (library research), 

yaitu penelitian dengan cara 

mengumpulkan data-data dan karya tulis 

ilmiah yang berkaitan dengan obyek 

pembahasan penelitian dan atau 

pengumpulan data dengan sifat 

kepustakaan, atau melakukan kajian 

mendasar yang dilaksanakan untuk 

memecahkan permasalahan yang pada 

dasarnya tertumpu pada kajian kritis dan 

secara mendalam terhadap bahan-bahan 

pustaka serta referensi karya ilmiah lainnya 

yang relevan. Kajian merujuk kepada buku-

buku dan karya-karya ilmiah yang 

berkaitan dengan pencatatan transaksi, 

akuntansi syariah, serta dalil-dalil 

penunjang lainnya. 

 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 48 

D. HASIL PENELITIAN DAN 

PEMBAHASAN 

1. Sejarah Perkembangan Maqashid 

Syariah 

Sejarah ide tentang Maqashid al-

Syariah atau tujuan-tujuan atau maksud 

yang mendasari perintah al-Qur’an dan 

Sunnah dapat dilacak hingga masa sahabat 

Nabi Muhammad Saw. Sebagaimana 

diriwayatkan dalam sejumlah peristiwa. 

Salah satu contoh paling populer adalah 

hadits yang bersilsilah banyak (mutawatir) 

tentang salat asar di Bani Quraizhah,1 di 

mana Rasulullah Saw mengutus 

sekelompok sahabat ke Bani Quraizhah dan 

memerintahkan mereka untuk 

melaksanakan salat asar di sana(Al-

Bukhari, 1986). Namun yang terjadi batas 

waktu salat asar hampir habis dan para 

sahabat tiba di Bani Quraizhah. Lalu para 

sahabat terbagi menjadi pendukung dua 

pendapat yang berbeda: pendapat pertama 

bersikukuh salat Asar di Bani Quraizhah 

dengan konsekuensi apapun yang terjadi, 

sedangkan pendapat kedua bersikukuh salat 

Asar diperjalanan (sebelum waktu salat 

Asar habis). 

Rasionalisasi di balik pendapat 

yang pertama adalah bahwa perintah 

Rasulullah Saw itu secara tekstual meminta 

setiap orang untuk melaksanakan salat Asar 

                                                             
1 Sekitar tahun ke-7 H. Lokasinya beberapa 

mil dari Madinah.  

di Bani Quraizhah, sedangkan rasionalisasi 

pendapat kedua adalah ‘maksud/tujuan’ 

perintah Rasulullah Saw adalah meminta 

para sahabat bergegas menuju Bani 

Quraizhah dan bukan ‘bermaksud’ 

menunda salat Asar hingga habis waktu 

salat. Menurut perawi, ketika para sahabat 

melaporkan cerita tersebut kepada 

Rasulullah, Rasulullah meneguhkan 

kebenaran kedua opini para sahabat. Takrir 

Rasulullah sebagaimana para fakih dan 

ulama, menunjukan kebolehan dan 

kebenaran kedua sedut pandang di atas. 

Satu-satunya ulama yang tidak 

setuju dengan para sahabat yang 

mengerjakan salat di perjalanan adalah Ibn 

Hazm al-Zhahiri (seorang fakih terkemuka 

madzhab leteralis atau zahiri), yang 

menulis bahwa kelompok Sahabat tersebut 

seharusnya mengerjakan salat Asar setelah 

sampai di Bani Quraizhah, sebagaimana 

disabdakan oleh Rasulullah bahkan setelah 

tengah malam sekalipun (Hazm & Al-

Muhalla, n.d.). 

Contoh di atas memeberikan 

ilustrasi ungkapan sejara awal konsep-

konsep Maqashid al-Syariah dalam aplikasi 

hukum Islam dan implikasi yang muncul 

akibat memberikan kedudukan 

fundamental pada Maqashid sudah ada 

sejak zaman Rasulullah dan para Sahabat. 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 49 

2. Penerapan Maqashid Syariah 

dalam Ekonomi Syariah 

Berikut ini akan ditampilkan contoh 

aplikasi Maqashid asy-Syariah dalam 

wilayah ekonomi. Misalnya persoalan 

investasi dan bagi hasil. Dalam kajian 

ekonomi Islam ada dua model bagi hasil 

yang berkembang, yaitu al- musyarakah 

dan al-mudharabah. Kedua model ini sama-

sama diperbolehkan (mubah). Yang 

disebutkan pertama adalah kerjasama antar 

dua pihak atau lebih untuk suatu usaha 

tertentu dimana masing-masing pihak 

memberikan kontribusi dana dengan 

keuntungan dan resiko ditanggung 

bersama. Sedangkan  yang  disebutkan  

terakhir  adalah  akad  kerjasama  usaha 

antara dua pihak dimana pihak pertama 

(shahibul maal) menyediakan seluruh  

modal, sedangkan pihak lain menjadi 

pengelolah. 

Al-mudharabah atau investasi satu 

orang menarik untuk dicermati. Dalam 

dataran teoritis, mudharabah ini hasil 

usahanya akan dibagikan berdasarkan 

nisbah yang disepakati (Rusyd, 2002). 

Sedangkan kerugian usaha yang tidak 

disebabkan kelalaian pihak pengelolah 

dana akan ditanggung sepenuhnya oleh 

penyedia dana (investor). Mudharabah 

merupakan salah satu produk yang 

ditawarkan dalam perbankan syari‟ah. 

Dalam kasus-kasus tertentu yang 

merupakan sektor ekonomi rakyat seperti 

pertanian yang mungkin keuntungannya 

hanya 6% setahun, khususnya konteks 

Indonesia, bagi hasil ini akan membantu di 

sektor pertanian yang memang memerlukan 

subsidi pemerintah. Namun, dalam kasus 

investasi khusus dimana pemilik modal 

dapat menetapkan syarat tertentu yang 

harus dipenuhi bank, misalnya modal 

disyaratkan untuk diinvestasikan pada 

usaha real estate yang memiliki keuntungan 

36%  setahun seperti yang terjadi di Timur 

Tengah, maka bagi hasil akan menjadi 

eksploitasi pemilik modal dalam bisnis ini 

(Muhajir, n.d.). Misalkan orang kaya di 

negara- negara dengan ekonomi kuat di 

dunia akan bersedia masuk ke Indonesia 

untuk investasi real estate. Dengan 

demikian, berarti pemerintah Indonesia 

membiarkan modal nasional tersisihkan 

dari sektor yang sangat menguntungkan. 

Dalam konteks seperti ini, para ekonom 

Islam harus melakukan riset sejauh mana 

telah terjadi kesewenang-wenangan. 

Pertimbangan prinsip keadilan dalam 

berusaha yang merupakan prinsip dasarnya, 

pada usaha ini tidak dilanggar. Begitu juga 

pada asas usaha yang bebas bunga juga 

tidak dilangggar. Namun, jika bagi hasil 

yang merupakan kesepakan investor 

dengan pemerintah yang 36% keuntungan 

itu dibagi sama jelasnya tidak memberikan 

kemaslahatan bagi umat, karena kekayaan 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 50 

yang hanya berputar pada pemilik modal 

dalam jumlah yang sangat besar. 

Pada dasarnya, menjalankan bisnis 

apapun dengan model mudharabah 

diperbolehkan namun apabila sebagian 

besar investor hanya membidik bidang-

bidang ekonomi yang berkeuntungan besar 

tentunya, dalam batas- batas tertentu, tidak 

membawa kemaslahatan bagi 

perkembangan usaha  kecil. Karena dalam 

etika ekonomi Islam kekayaan tidak boleh 

beredar di kalangan orang kaya saja. 

Kemudian ekonomi Islam menjunjung 

nilai-nilai yang memungkinkan kaum 

mukmin bukan saja menikmati hal-hal 

duniawi, tetapi juga menghasilkan 

kemakmuran masyarakat dan kemajuan 

perekonomian. Dengan kata lain, ekonomi 

dijadikan alat bukan tujuan. Dengan 

demikian, sekalipun model mudharabah 

diperbolehkan dalam ekonomi Islam, 

namun harus ada riset-riset lebih jauh lagi 

dalam tataran penerapan. Apakah ada 

penyimpangan, ketidaksesuaian atau 

kesewenang- wenangan. Sehingga secara 

konseptual bukan     akad yang 

dipermasalahkan tetapi kemungkinan 

adanya penyimpangan, kesewenang-

wenangan dan ketidakadilan yang menjadi 

pertimbangan. 

Contoh  lain  penerapan  Maqashid  

syari‟ah  dalam  kegiatan  ekonomi adalah 

dengan memaknai ulang kemaslahatan 

manusia sebagai kebutuhan manusia. Ada 

lima kebutuhan manusia, yaitu kebutuhan 

agama, kebutuhan jiwa, kebutuhan menjaga 

keturunan, kebutuhan akal, dan kebutuhan 

menjaga harta. Misalnya kebutuhan dalam 

kontek ekonomi disebutkan bahwa ada 

kebutuhan dharuriyah dalam 

melaksanakan ibadah, yaitu perlengkapan 

ibadah yang minimal, sedangkan tambahan 

dengan segala macam aksesoris ibadah 

merupakan kebutuhan hajjiyah dan 

tahsiniyah. Peran produsen Islam adalah 

membidik peluang-peluang ini untuk 

dijadikan sebagai lahan bisnis yang baik. 

Kebutuhan menjaga jiwa diwujudkan 

dalam bentuk pemenuhan kebutuhan 

pangan, sandang, dan papan. Kebutuhan 

paling minimal untuk tiga jenis kebutuhan 

tersebut merupakan kebutuhan dharuri. 

Sedangkan tambahan kebutuhan yang 

menjamin hidup lebih baik adalah 

kebutuhan hajiyyah dan kebutuhan 

tahsiniyyah, yang menjamin kehidupan 

lebih mudah. 

Contoh lainnya adalah pelarangan 

usaha spekulasi valas karena mashlahah 

amah. Usaha spekulatif adalah bentuk 

usaha yang pada hakikatnya merupakan 

gejala untuk membeli sesuatu barang 

(komoditi) dengan harga yang murah pada 

suatu waktu dan menjual barang yang sama 

dengan harga yang mahal pada waktu yang 

lain. Seseorang yang melakukan kegiatan 

spekulatif dalam perdagangan biasanya 

berharap kepada terjadinya fluktuasi harga 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 51 

yang tinggi di pasar. Apabila harga masa 

depan (future price) diharapkan lebih tinggi 

daripada harga sekarang, maka para 

pembeli spekulatif membeli suatu komoditi 

dengan maksud menjualnya dengan harga 

yang lebih tinggi di kemudian hari. 

Demikian juga sebaliknya apabila harga 

masa depan (future price) diharapkan lebih 

rendah dari harga sekarang, para spekulan 

akan menjualnya sekarang untuk 

menghidarkan penjualan pada harga yang 

lebih rendah nantinya. 

Islam melarang praktek spekulasi 

ini, seperti yang telah dijelaskan dalam Al-

Hadist bahwa Nabi SAW berkata: “Barang 

siapa menumpuk persediaan gandum di 

masa kekurangan (dengan maksud 

memperoleh keuntungan kelak), ia berdosa 

besar. 

Perdagangan valuta asing dapat 

dianalogikan dan dikategorikan dengan 

pertukaran antara emas dan perak atau 

dikenal dalam terminologi fiqih dengan 

istilah (sharf) yang disepakati para ulama 

tentang keabsahannya. Perdagangan valas 

menimbulkan dampak negatif bagi 

perekonomian suatu negara, anta lain 

menimbulkan ketidak stabilan nilai tukar 

mata uang. Sehingga menggusarkan para 

pengusaha dan masyarakat umum, malah 

kegiatan jual beli valas cendrung 

mendorong jatuhnya nilai mata uang, 

karena para spekulah sengaja melakukan 

rekayasa pasar agar nilai mata uang suatu 

negara berfluktuasi secara tajam. 

Termasuk juga larangan dumping (siyasah 

ighraq) dalam penjualan suatu produk. 

Menurut kamus lengkap perdagangan 

Internasional, dumping adalah penjualan 

suatu komoditi di suatu pasar luar negeri 

pada tingkat harga yang lebih rendah dari 

yang nilai yang wajar, biasanya di anggap 

sebagai tingkat harga yang lebih rendah 

daripada tingkat harga pasar domestiknya 

atau di Negara ketiga. 

            Menurut kamus besar bahasa 

Indonesia, dumping adalah sistem 

penjualan barang di pasaran luar negeri 

denga jumlah banyak dengan harga yang 

murah sekali dengan tujuan agar harga 

pembelian di dalam negeri tidak diturunkan 

sehingga akhirnya dapat menguasai pasaran 

luar negeri dan dapat menguasai harga 

kembali. 

            Praktik dumping merupakan praktik 

yang tidak fair, karna bagi Negara 

pengimpor praktek dumping akan 

menimbulkan kerugian bagi dunia usaha 

atau industry barang sejenis dalam negeri, 

dengan terjadinya banjir barang-barang dari 

pengekspor yang harganya jauh lebih 

murah daripada barang dalam negeri akan 

mengakibatkan barang sejenis kalah 

bersaing, sehingga pada akhirnya akan 

mematikan pasar barang serta bankrutnya 

perusahaan dalam negeri. 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 52 

            Dumping merupakan praktek 

dagang yang dapat merusak mekanisme 

pasar. Ada berbagai macam akibat yang 

ditimbulkan dari praktek dumping ini, 

antara lain adalah produk barang sejenis 

dalam negeri kalah bersaing karena harga 

produk impor tersebut jauh lebih murah 

dibandingkan dengan harga produk barang 

sejenis yang ada di Negara domestic, 

pemutusan hubungan kerja (PHK) secara 

besar-besaran karena perusahaan dalam 

negeri harus menghemat biaya 

opersionalnya agar dapat bersaing dengan 

barang-barang impor yang harganya murah 

tersebut, dan yang lebih parah lagi adalah 

tutupnya perusahaan dalam negeri akibat 

produksinya terus menurun dan barang-

barangnya  tidak laku di pasaran. Itulah 

yang menjadikan alasan agama islam 

melarang praktek dumping dalam kegiatan 

ekonomi, karna mengakibtkan timbulnya 

mudharat dan hilangnya maslahat di 

masyarakat luas. 

E. KESIMPULAN 

Maqashid syariah adalah tujuan 

segala ketentuan Allah yang disyariatkan 

kepada umat manusia, tujuan-tujuan ajaran 

Islam, atau dapat juga dipahami sebagai 

’tujuan-tujuan pembuat syari’at (Allah) 

dalam menggariskan ajaran syari’at Islam.’  

Sejarah ide tentang Maqashid al-

Syariah atau tujuan-tujuan atau maksud 

yang mendasari perintah al-Qur’an dan 

Sunnah dapat dilacak hingga masa sahabat 

Nabi Muhammad Saw.  

Imam al-Syathibi adalah Bapak 

Maqashid Syariah pertama sekaligus 

peletak dasarnya. Namun itu tidak berarti 

bahwa sebelum  beliau, ilmu Maqashid 

tidak ada. Imam al-Syathibi lebih tepat 

disebut orang pertama yang menyusunnya 

secara sistematis. 

Kajian Maqashid bisa dijadikan 

sebagai petunjuk penting untuk 

merumuskan kaidah-kaidah qath‘iy guna 

menuntaskan perselisihan pendapat yang 

muncul dari perbedaan waktu dan tempat, 

sehingga segala bentuk fanatisme madzhab 

bisa diminimalisir serta disikapi secara 

obyektif. 

Implikasi Maqashid terhadap Teori 

Perilaku Ekonomi, dapat dilihat pada: 

Problem Ekonomi, Wants versus Needs, 

dan Mashlahah versus Utility. 

F. DAFTAR PUSTAKA 

‘Asyur, T. I. (2001a). Maqashid al-Syariah 

al-Islamiyah. Daral-Nafais. 

‘Asyur, T. I. (2001b). Maqashid al-Syariah 

al-Islamiyah. Daral-Nafais. 

‘Izzuddîn, B. Z. (1996). al-Maqâshid al-

’Âmmah li al-Syarî‘ah al-Islâmiyyah 

(1st ed.). Dar al-Shafwah. 

Ad-Daraini, F. (1975). al-Manahij al-

Ushuliyyah fi Ijtihad bi al-Ra’yi fi al-

Tasyri. Dar al-Kitab al-Hadis. 



Jurnal Al Mashaadir, Vol. 2, No.2, 2021 53 

Al-Bukhari, M. (1986). al-Shahih (3rd ed.). 

Dar Ibn Katsir. 

Al-Qarafi, S. al-D. (1994). al-Dzakirah (5th 

ed.). Dar al-‘Arab. 

Auda, J. (n.d.). Membumikan Hukum Islam 

melalui Maqasid Syariah. 

Fauzia, I. Y., & Riyadi, A. K. (2015). 

Prinsip Dasar Ekonomi Islam. 

Prenada. 

Hazm, A. I., & Al-Muhalla. (n.d.). Lajnah 

Ihya al-Turats al-‘Arabi (3rd ed.). Dar 

al-Afaq. 

Muhajir, N. (n.d.). Filsafat Ilmu Kualitatif 

& Kuantitatif untuk Pengembangn 

Ilmu dan Penelitian (III). 

Rusyd, I. (2002). Bidayatul Mujtahid: 

Analisa Fiqih Para Mujtahid, alih 

bahasa Imam Ghazali Said dan 

Achmad Zaidun. Pustaka Amani. 

Umar, H. (2007). Nalar Fiqh. Gaung 

Persada. 

Zahrah, M. A. (1958). Ushul al-Fiqh. Dar 

al-Fikr al-‘Arabi. 

 


